Saint Irenaeus Joint Orthodox-Catholic Working Group - Groupe de travail orthodoxe-catholique Saint-Irénée
Gemeinsamer orthodox-katholischer Arbeitskreis Sankt Irendus

Orthodox Co-secretary: Catholic Co-secretary:

Prof. Dr. Assaad Elias Kattan Dr. Johannes Oeldemann )

CRS / Chair for Orthodox Theology Johann-Adam-Mdhler-Institut f. Okumenik
Hammer Str. 95, 48153 Miinster Leostr. 19 a, 33098 Paderborn
Germany / Deutschland Germany / Deutschland

Phone:  +49-251-8326104 Phone:  +49-5251-8729804
Telefax:  +49-251-8326111 Telefax:  +49-5251-280210

E-mail:  kattan@uni-muenster.de E-Mail: J.Oeldemann@moehlerinstitut.de

Comunicado de Atenas 2025

Por invitacién de su copresidente ortodoxo, Su Eminencia el Metropolitano de Peristeri, Prof. Dr.
Grigorios Papathomas, el Grupo de Trabajo Conjunto Ortodoxo-Catdlico San Ireneo se reunio para
celebrar su vigésima primera sesion anual, del 15 al 19 de octubre de 2025, en la Metrdpolis de
Peristeri, Atenas (Grecia). La reunion estuvo copresidida por el Metropolitano Grigorios y por Su
Excelencia Mons. Michel Jalakh, OAM, Secretario del Dicasterio del Vaticano para las Iglesias
Orientales. El nuevo copresidente catolico, Mons. Dr. Alain Faubert, no pudo asistir, pero saludé a
los miembros del Grupo Ireneo por via telematica.

En la sesion inaugural, los miembros del grupo fueron acogidos por el Metropolitano Grigorios
Papathomas; por Mons. Michel Jalakh; por Mons. Jan Romeo Pawlowski, Nuncio Apostdélico en
Grecia; por Mons. Theodoros Kontidis, Arzobispo catélico romano de Atenas; y por el Metropolitano
Gabriel de Nea lonia. Los cosecretarios, el Prof. Dr. Assaad Elias Kattan y el Dr. Johannes
Oeldemann, presentaron al publico la historia y la labor del Grupo Ireneo. La conferencia inaugural
fue pronunciada por el Prof. Dr. Dimitrios Moschos, de la Facultad de Teologia Ortodoxa de la
Universidad de Atenas, sobre el tema: «Humberto de Silva Candida, las reformas del siglo Xl y el
Cisma de 1054 ».

El tema principal de la reunion de 2025 fue: «Cismas entre Oriente y Occidente: enfoques histéricos,
sistematicos y candnicos».

La naturaleza del cisma

(1) La herejia se refiere a la desviacion de la fe, mientras que el cisma se refiere a la ruptura de la
comunion eclesial (cf. Comunicado de Trebinje, 2019, § 8). El cisma consiste en la intencién y la
accion contra el gobierno y la unidad de la Iglesia. El cisma es siempre el punto final de un proceso
de extrafiamiento, aunque no necesariamente definitivo. Es susceptible de ser sanado y, por tanto,
reversible. Un cisma puede ser sanado mediante la busqueda de una forma de diversidad
compatible con la comunion. Los modelos de comunidon deben acompanar a las tipologias de cisma
para poder imaginar una Iglesia reconciliada.

(2) En la tradiciéon candnica del primer milenio y de la Iglesia ortodoxa se distingue entre
parasynagogué y cisma (cf., por ejemplo, can. 1 de Basilio). Mientras que la parasynagogué es una
reunion establecida por clérigos y/o laicos disidentes que corre el riesgo de convertirse en un
«criptocisman, el cisma es un acto de separacion formal. La parasynagogué representa una fase
potencial del cisma. Es una situacidon pre-cismatica que aun no adopta una forma institucional o
doctrinal. La parasynagogué se convierte en cisma cuando se produce un establecimiento pseudo-
canonico elaborado de una asamblea que pretende sustituir a la congregacion legitima.

(3) El cisma no es primariamente un fendmeno dogmatico, sino eclesioldgico y candnico. Surge del
rechazo de la autoridad eclesiastica, no necesariamente de una divergencia teoldgica. Segun la
tradicion canodnica ortodoxa, el cisma se produce como consecuencia de un desacuerdo que
culmina en la proclamacion de un anatema por parte de un cuerpo episcopal, lo que da lugar a la
ruptura de la comunién eclesial. El cisma puede ser percibido como una carencia destructiva de
eclesialidad.



(4) Desde la perspectiva del derecho candnico catdlico, «el cisma es el rechazo de la sujecion al
Sumo Pontifice o de la comunion con los miembros de la Iglesia sometidos a él» (cf. CIC/1983, can.
751). Se tienen en cuenta dos dimensiones: la ruptura de la comunion con el Obispo de Roma
(ruptura en el orden del gobierno) y la ruptura de la comunion con los demas miembros de la Iglesia
catdlica (ruptura de comunién). En relacion con ello, es importante recordar que el Concilio Vaticano
Il distingue entre quienes nacieron en una comunidad separada y quienes cometieron el acto original
de separacion, afirmando: « Los que ahora nacen y se nutren de la fe de Jesucristo dentro de esas
comunidades no pueden ser tenidos como responsables del pecado de la separacion » (UR 3).

(5) Aunque sea posible clasificar las razones de un cisma, distinguiendo entre aspectos teoldgicos,
politicos, culturales, psicolégicos y eclesioldgicos, ninguno de estos factores, tomado aisladamente,
es suficiente para explicar la separacion. Mas alla de estos diversos factores teoldgicos y no
teoldgicos, el cisma existe ante todo en las memorias heridas de las Iglesias. En este sentido, la
declaracién conjunta del 7 de diciembre de 1965 no habla del «levantamiento de los anatemasy,
sino que declara que «las sentencias de excomunién deben ser eliminadas de la memoria y del
seno de la Iglesia». A esta realidad se referia Pablo VI cuando hablaba de la «sanacién de la
memoriay.

(6) La evaluacion de un cisma tiene en cuenta la adhesién interna (la participacién consciente y libre
en la sustancia del cisma) y el comportamiento externo (la participacion exclusiva en un movimiento
cismatico). Una desviacion doctrinal puede cristalizar en cisma cuando la doctrina se convierte en
principio de organizacion de una entidad alternativa. Los criterios para la reintegracion incluyen una
renovada adhesion a la autoridad legitima y una renovada profesion de fe en relacion con la doctrina
previamente rechazada.

(7) Las divisiones entre las comunidades cristianas no son generalmente el resultado de una
iniciativa unilateral, de la que solo los «disidentes» cargarian con la responsabilidad, sino un proceso
compartido por todos los implicados, una aceptacion de este «estado de ignorancia mutua» (Congar,
1954). Varios factores pueden contribuir al cisma, entre ellos acciones unilaterales que constituyen
un pecado contra la caridad (por ejemplo, el establecimiento de un patriarcado latino en
Constantinopla en 1204), la instrumentalizacién de la teologia y de los sacramentos para condenar
a la otra parte, y el temor a la pérdida de autonomia, que da lugar a una falta de voluntad de unidad.
Ademas, pueden existir elementos formales (por ejemplo, desacuerdos publicos entre comunidades
eclesiales) e informales de cisma (por ejemplo, individuos que discrepan de las ensefianzas de la
Iglesia sin abandonarla formalmente).

Cismas entre Oriente y Occidente

(8) El cisma del siglo IX entre Roma y Constantinopla, asociado al acceso de Focio al patriarcado,
debe situarse en el contexto de la Bizancio post-iconoclasta como una crisis interna de autoridad.
Quince afos después del «Triunfo de la Ortodoxia» (843), que puso fin a la turbulenta controversia
sobre la veneracién de los iconos, la deposicion forzada del patriarca Ignacio y la rapida elevacion
de Focio al trono patriarcal (858) pusieron de manifiesto tensiones no resueltas entre la intervencion
imperial y la autonomia eclesial. El conflicto solo adquirié posteriormente una dimension
intereclesial, cuando el papa Nicolas | fue solicitado para confirmar decisiones imperiales y
eclesiasticas. Fue entonces cuando Nicolas afirmé una comprension maximalista del primado
romano, formulando una pretension juridica relativa a la competencia para juzgar irregularidades
episcopales y al gobierno del territorio canodnico (en particular Bulgaria). En 863, un sinodo
celebrado en Roma declaré depuesto y excomulgado al patriarca Focio y restituyo a Ignacio; en
respuesta, en 867, un sinodo en Constantinopla condené a Nicolas. Desde la perspectiva de la
tradiciéon candnica comun de la época, ambas condenas carecian de legitimidad. El episodio fociano
debe entenderse como una convergencia triple —conciencia monastica, politica imperial y
pretensién juridica romana— cuya interseccion transformé una controversia local en una crisis
intereclesial. La controversia fue finalmente resuelta en el concilio de 879-880, durante el pontificado
de Juan VIII.

(9) El patriarca Focio de Constantinopla (858-867 y 877-886) ofrece un paradigma de hermenéutica
de la ortodoxia en el tratamiento tanto de cismas internos como externos. No solo fue uno de los
mayores eruditos de su tiempo, sino también uno de los prelados mas distinguidos de cualquiera



de los cinco antiguos patriarcados. Focio afronté al menos tres grandes cismas: un cisma interno
en la Iglesia bizantina (con el partido ignaciano), un cisma entre los antiguos patriarcados de Roma
y Constantinopla, y el persistente cisma con los armenios. Buscé la reconciliacion y la reunificacion
en los tres casos, logrando el éxito en los dos primeros.

(10) En su tratamiento de los cismas de diversa indole, Focio se interesé principalmente por
manifestar y reafirmar la unidad de lo que, en ultimo término, es el unico cuerpo de Cristo. Incluso
su obra mas polémica, la Mystagogia del Espiritu Santo, no se dirige contra Roma, sino contra los
francos. En otras palabras, en lugar de partir de una hermenéutica de la sospecha, Focio comienza
con la presuncion de que sus interlocutores son esencialmente ortodoxos tanto en doctrina como
en disciplina.

(11) Los juicios catdlicos sobre Focio han sido histéricamente de caracter polémico. Las
exposiciones antiguas y medievales subrayaron a Focio como emblema de la resistencia oriental a
la jurisdiccién romana y, por extension, como responsable de la trayectoria hacia la ruptura de la
comunion eclesial. Sin embargo, la investigacion catdlica moderna ha reevaluado esta perspectiva
examinando la problematica deposicion de Ignacio, las extraordinarias presiones imperiales y las
auténticas ambigledades canodnicas. La consecuencia para la eclesiologia catdlica es significativa:
el caso fociano sirve hoy como caso de prueba para determinar el alcance de la autoridad papal,
los limites de la actuacion de los legados y la necesaria humildad de las pretensiones juridicas
cuando las disparidades politicas y culturales distorsionan los procesos candnicos.

(12) El primado romano fue apreciado en Oriente cuando se consideré coherente con los derechos
y prerrogativas de los otros cuatro antiguos patriarcados. Su primado se entendia como una
primacia de grado y no como una primacia de un orden completamente distinto: el Papa es uno de
los cinco, no uno Unico en su género. Cuanto mas se afirmaba el primado romano sin referencia a
los derechos y prerrogativas de los otros antiguos patriarcados (como ocurrié bajo Nicolas |y
Adriano IlI), menos probable resultaba que dicho primado fuera recibido y reconocido por esos
mismos patriarcados. Una afirmacion mas irénica y colegial del primado (como bajo Juan VIII)
aseguroé un reconocimiento mucho mayor del primado romano en el Oriente griego. El caso de Focio
ofrece un paradigma del tipo de jurisdiccion de apelacion que podria resultar aceptable para los
ortodoxos en una Iglesia reunificada.

(13) Las perspectivas de reconciliacion entre las Iglesias ortodoxa y catdlica se verian
considerablemente reforzadas si la anulacion del Concilio ignaciano de 869-870 por el papa Juan
VIII, asi como por el Concilio fociano de 879-880, fuera reconocida formalmente por la Iglesia
catolica. El reconocimiento compartido de la autoridad ecuménica de este concilio proporcionaria
una base solida para la resolucién de la cuestién controvertida del filioque y para el ejercicio de un
primado romano en una Iglesia reunificada. El Santo y Gran Concilio de la Iglesia Ortodoxa (2016),
celebrado en Creta, califica «el Gran Concilio (879-880), convocado en tiempos de san Focio el
Grande, patriarca de Constantinopla», como un concilio «de autoridad universal». Ademas, el
documento del Comité Conjunto para el Dialogo Teolégico Catdlico-Ortodoxo en Francia, El primado
romano en la comunion de las Iglesias, ha pedido «una recepcion comun» del Concilio fociano de
879-880, que podria constituir «un punto de partida para reanudar el dialogo sobre el significado del
primado, fundado en bases eclesiolégicas comunes» (1991, p. 124; citado en El Obispo de Roma,
Dicasterio para la Promocion de la Unidad de los Cristianos, 2024, n. 101).

(14) Como se subraya en el documento Servir a la comunioén, la crisis de 1054 no constituyd una
ruptura completa y definitiva entre las Iglesias del Oriente cristiano y del Occidente cristiano, sino
una etapa dentro de un proceso de extrafiamiento reciproco motivado por multiples factores. La
geénesis de un cisma es un proceso que comprende un periodo preparatorio, el acontecimiento
mismo de la separacion y la recepcion posterior de dicha separacion. El relato de 1054 se convirtié
en un mito, es decir, en una realidad interpretativa que justifica retrospectivamente la separacion.
La historiografia reciente confirma que no hubo una condena ni de la Iglesia de Constantinopla ni
de la Iglesia de Roma (por ejemplo, la bula de excomuniéon de Miguel Cerulario se refiere a la
«Christianissima et orthodoxa [...] civitas», la «ciudad muy cristiana y ortodoxa» [de
Constantinoplal).

(15) La ocupacion de Constantinopla por la Cuarta Cruzada en 1204 no debe ser considerada
independientemente de la complejidad de los acontecimientos histéricos, ni caracterizada como la



causa principal del cisma entre Oriente y Occidente. Supuso una interrelaciéon altamente compleja
de los motivos de gobernantes individuales, los intereses de distintas ciudades, republicas y
pueblos, asi como de estados de animo, sentimientos e intrigas. No se traté simplemente de un
enfrentamiento entre «griegos» y «latinos», sino que intervinieron también normandos, francos,
bulgaros, venecianos y los selyucidas musulmanes. En esta compleja situacion se entrecruzaron
conflictos de intereses financieros, econdmicos, territoriales y dinasticos, mientras que los motivos
religiosos desempeiaron un papel secundario.

(16) Entre 1201 y 1204 se sucedieron cuatro emperadores en el trono bizantino, dos de los cuales
accedieron al poder mediante la traicion. Persiguieron intereses politicos diversos y mantuvieron
actitudes divergentes hacia los latinos, cuyos polos extremos estuvieron representados por Alejo IV
(favorable) y Alejo V (contrario). El pueblo no siempre apoyd a su emperador. A ello se afiade el
hecho de que los griegos se vieron obligados repetidamente a negociar con los selyucidas
musulmanes, lo que generd desconfianza por parte de los latinos.

(17) El trasfondo de estos acontecimientos fue el grave sobreendeudamiento financiero de los
planificadores de las Cruzadas. Las restricciones econdmicas del ejército, las consideraciones
geoestratégicas de los venecianos y la instrumentalizacion de las disputas sucesorias bizantinas
condujeron a modificaciones en la ruta prevista. En este proceso fueron conquistadas Zara (actual
Zadar, en Croacia), ciudad bajo proteccién hungara —y, por tanto, latina—, asi como
Constantinopla.

(18) Hasta el siglo XV la literatura teoldgica polémica apenas menciona la toma de Constantinopla
(1204) como un factor decisivo del cisma y no la considera un acontecimiento crucial en el
distanciamiento entre las Iglesias. En la recepcion posterior, sin embargo, este acontecimiento
adquirié un peso mayor y conserva su fuerza simbdlica hasta el presente.

(19) Durante la Edad Media puede observarse una evolucion en la comprension del cisma dentro
de la Iglesia catdlica. En un primer momento, el cisma fue considerado desde la perspectiva de la
Iglesia local; posteriormente, paso a ser interpretado en el marco de la Iglesia universal, con el Papa
como garante Unico y criterio de la unidad.

Del cisma a la comunion

(20) La ruptura de la comunidon entre Iglesias no implica necesariamente la negacién de la
eclesialidad de la otra Iglesia, ni la ausencia de una cierta comunién ontoldgica, constituida por un
bautismo comun en la uUnica Iglesia de Cristo, comunion que trasciende la ruptura de la comunion
eucaristica y/o canonica. Las rupturas recientes de comunion entre Iglesias territoriales ortodoxas
—como las existentes entre los Patriarcados de Antioquia y Jerusalén, o entre los Patriarcados de
Moscu y Constantinopla— confirman esta conviccion.

(21) La superacién del cisma sera obra de quienes sean capaces de comprender al otro, de aceptar
al otro a pesar de las diferencias y de mostrar un amor oblativo hacia sus «hermanos separados».
La aceptacion de la verdad no puede imponerse, pero quiza pueda inspirarse. El amor —oblativo y
perseverante—  constituye la  Unica esperanza para los cristianos  divididos:
«Os doy un mandamiento nuevo: que os améis unos a otros; como yo os he amado, asi también
amaos unos a otros» (Jn 13,34).

En la sesién de clausura, Mons. Michel Jalakh expresé, en nombre de todos los miembros del Grupo
Ireneo, su agradecimiento al Metropolitano Grigorios Papathomas y a todo el equipo de la Metrépolis
de Peristeri por su calida y generosa hospitalidad, asi como a la fundacién alemana Renovabis por
su contribucion financiera a los gastos de desplazamiento.

El Grupo de Trabajo Conjunto Ortodoxo-Catdlico San Ireneo esta compuesto por veintiséis teélogos,
trece ortodoxos y trece catdlicos, procedentes de diversos paises de Europa, de Oriente Medio y
del continente americano. Fue constituido en 2004 en Paderborn (Alemania) y, desde entonces, se
ha reunido en Atenas (Grecia), Chevetogne (Bélgica), Belgrado (Serbia), Viena (Austria), Kiev



(Ucrania), Magdeburgo (Alemania), San Petersburgo (Rusia), Bose (ltalia), Tesalonica (Grecia),
Rabat (Malta), Halki, cerca de Estambul (Turquia), Taizé (Francia), Caraiman (Rumania), Graz
(Austria), Trebinje (Bosnia y Herzegovina), Roma (ltalia), Cluj-Napoca (Rumania), Balamand
(Libano), Paderborn (Alemania) y Atenas (Grecia). Se decidié que la proxima reunion del Grupo
Ireneo tendra lugar en noviembre de 2026 en Lyon (Francia).




